
 

 

 

 

 

 

www.booktribu.com 
  

http://www.booktribu.com/


  



 

 

Dario Ciraci 
 

L’onda e l’oceano 
 

dal Gatto di Schrödinger alla Coscienza 

Universale 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Proprietà letteraria riservata 

© 2026 BookTribu Srl 

 

ISBN 979-12-5661-178-2 

 

Curatore: Fausto Piccinini 

 

Prima edizione: 2026 
 

Il presente volume ha finalità informative e divulgative. 

Le informazioni, i dati e le analisi contenuti nel testo sono stati elaborati con 

la massima cura sulla base delle fonti disponibili e aggiornate alla data di 

redazione dell’opera. 

Le opinioni e le interpretazioni espresse sono attribuibili esclusivamente 

all’autore e non impegnano in alcun modo l’editore né eventuali enti, 

organizzazioni o soggetti citati. 

L’autore e l’editore declinano ogni responsabilità per eventuali errori od 

omissioni, nonché per l’uso che venga fatto delle informazioni contenute nel 

volume. 

Il contenuto dell’opera non costituisce in alcun modo consulenza 

professionale, legale, medica, fiscale o di altra natura specialistica. 

Eventuali riferimenti a persone reali e a casi concreti sono riportati a fini di 

analisi, studio o documentazione; ove necessario, nomi e dettagli 

identificativi sono stati modificati al fine di tutelare la privacy degli 

interessati. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BookTribu Srl 

Via Guelfa 5, 40138 – Bologna 

P.Iva: 04078321207 

contatti: amministrazione@booktribu.com  

mailto:amministrazione@booktribu.com


PREFAZIONE 

 

Per secoli ci siamo cullati nell’illusione rassicurante dell’universo-

orologio di Newton, dove il tempo scorre in una sola direzione. Un 

mondo solido, fatto di ingranaggi prevedibili, un luogo nel quale il 

futuro è solo una conseguenza meccanica del passato. Eppure, 

chiunque si sia fermato a guardare un tramonto chiedendosi perché 

quel rosso “faccia sentire qualcosa”, o per chiunque abbia percepito 

una connessione istantanea con il tutto, quella fisica non è mai stata 

abbastanza.  

Quando mi è capitato tra le mani il libro di Dario ho avuto chiara la 

sensazione di aver trovato un testo che non si limitasse a descrivere 

la stranezza dei quanti con formule asettiche, ma che ne cogliesse la 

portata esistenziale. E Dario ci riesce con una tesi audace: le crepe 

che la fisica quantistica ha aperto nella nostra certezza del reale non 

sono “errori di calcolo”, ma porte d’accesso alla nostra vera natura. 

L’autore ci conduce per mano attraverso l’assurdità di un gatto 

simultaneamente vivo e morto per mostrarci che noi non siamo 

spettatori passivi di un teatro cosmico, ma partecipanti attivi che, 

osservando, co-creano la scena. In questo libro troverete la 

riconciliazione tra il rigore di Heisenberg e la profondità di Rumi, 

tra i teoremi di Gödel e l'intuizione del non-sé. 

Leggendo queste pagine, scoprirete che la vostra incompletezza e i 

vostri punti ciechi non sono difetti di fabbricazione, ma le condizioni 

necessarie per la vostra libertà. Vi invito ad abbandonare la pretesa 

di “capire tutto” per abbracciare la meraviglia di “sentire tutto”. 

Perché, come scoprirete, siete onde che non hanno mai smesso, 

nemmeno per un istante, di essere oceano. 

 

Fausto Piccinini 

 





7 

 

Introduzione 

 

Un invito al risveglio 

Questo libro nasce da una domanda semplice: cosa significa davvero 

esistere? La risposta, come scoprirai nelle pagine seguenti, è molto 

più complessa e affascinante di quanto avessi mai immaginato. È un 

viaggio che parte da un paradosso scientifico e arriva a mettere in 

discussione la natura stessa di chi sei. 

 

Perché questo libro 

C'è un momento nella vita in cui le risposte convenzionali smettono 

di soddisfare. La scienza dice che tu sei neuroni che sparano segnali 

elettrici. Va bene, ma perché sento qualcosa quando guardo un 

tramonto? Perché c'è qualcuno "qui dentro" che fa esperienza di tutto 

questo? La spiritualità ti parla di illuminazione e risveglio. 

Affascinante, ma poi cosa? Come si integra nella vita quotidiana? E 

soprattutto: devo aspettare decenni di meditazione o c'è qualcosa che 

posso comprendere ora? La filosofia ti dà sistemi elaborati. 

Bellissimi, ma spesso così astratti che ti chiedi: e questo cosa cambia 

nel modo in cui vivo domani mattina? Questo libro prova a fare 

qualcosa di diverso. Non è un libro di fisica, anche se parleremo di 

fisica quantistica. Non è un libro di spiritualità, anche se toccheremo 

le domande più profonde dell'esistenza. Non è filosofia accademica, 

anche se useremo il rigore del pensiero critico. È un tentativo di 

tessere insieme scienza, filosofia e intuizione in una comprensione 

più ampia - una comprensione che puoi usare, non solo contemplare. 

 

Il viaggio 

Inizieremo esplorando i paradossi della meccanica quantistica. E no, 

non ti chiederò di credere a interpretazioni mistiche della fisica. Ti 

mostrerò cosa dice davvero la scienza, con tutti i suoi limiti e le sue 

oneste ammissioni di "non lo sappiamo ancora". Ma poi faremo una 

domanda più profonda: chi sta osservando? Quando parliamo di 

"osservatori" nella fisica quantistica, di cosa stiamo parlando 

veramente? Questo ci porta al mistero della coscienza - forse l'unico 

vero mistero rimasto. E da lì... beh, da lì le cose si fanno interessanti. 



8 

 

Esploreremo paradossi che cambiano il modo in cui vedi te stesso: 

Cosa succede se ci sono limiti strutturali a ciò che può essere 

conosciuto? Cosa significa essere liberi se ogni tua scelta potrebbe 

essere determinata? Come può la tua ignoranza essere una 

caratteristica, non un difetto? Questo libro è diviso in quattro parti: 

 

PARTE I: Il risveglio alla realtà misteriosa 

La fisica quantistica ci mostra che la realtà è molto più strana di 

quanto pensiamo. 

 

PARTE II: La coscienza come chiave 

Esploriamo il mistero della coscienza e del suo possibile ruolo 

nell'universo. 

 

PARTE III: La libertà nell'illusione  

Affrontiamo il paradosso del libero arbitrio in modi che forse non 

hai mai considerato. 

 

PARTE IV: Il risveglio e la via 

Portiamo tutto questo nella vita reale. Cosa cambia quando vedi le 

cose in modo diverso? 

 

Un invito onesto 

Non ti darò risposte definitive. Nessuno può dartele, perché alcune 

di queste domande richiedono che tu le debba esplorare 

direttamente. Non ti chiederò di credere ciecamente. Ti inviterò a 

esaminare, a sperimentare, a vedere da te stesso. E non ti prometto 

che alla fine avrai "capito tutto". Ti prometto qualcosa di diverso: 

che alla fine vedrai le domande stesse in modo nuovo. E a volte, una 

domanda migliore vale più di mille risposte mediocri. Questo è un 

libro che ti porrà domande. Domande che potrebbero cambiare il 

modo in cui vedi te stesso, gli altri, e l'universo stesso. 

Sei pronto? Allora iniziamo.  



9 

 

PARTE I   

IL RISVEGLIO ALLA REALTÀ MISTERIOSA 

 

Capitolo 1 

L'assurdo del gatto 

 

C'è un momento nella vita di chiunque si avvicini alla fisica 

quantistica in cui il cervello si rifiuta di cooperare. Non è una 

questione di intelligenza o di preparazione matematica. È 

semplicemente che ciò che la fisica quantistica descrive è così 

profondamente controintuitivo, così drasticamente lontano dalla 

nostra esperienza quotidiana, che qualcosa dentro di noi si ribella. 

Per me, quel momento è arrivato con un gatto. Non un gatto vero, 

per fortuna. Ma un gatto immaginario, intrappolato in una scatola 

immaginaria, coinvolto in un esperimento mentale che da quasi 

novant'anni continua a tormentare fisici, filosofi e chiunque si fermi 

a pensarci abbastanza a lungo. Il gatto di Schrödinger. Se ne hai già 

sentito parlare, probabilmente ti è rimasta l'impressione che sia uno 

di quei paradossi intellettuali divertenti ma sostanzialmente inutili, 

come 'se un albero cade nella foresta e nessuno lo sente, fa rumore?' 

Una curiosità da conversazione serale, niente di più. Ma ti sbagli. Il 

gatto di Schrödinger non è un gioco intellettuale. È una bomba 

filosofica. È il punto in cui la fisica moderna guarda negli occhi la 

realtà che ha scoperto e dice: "C'è qualcosa di profondamente 

sbagliato qui. O nella nostra interpretazione della fisica quantistica, 

o nella nostra comprensione di cosa significhi esistere". Eppure, 

dopo quasi un secolo, non abbiamo ancora risolto il problema. 

 

L'esperimento impossibile 

Erwin Schrödinger, fisico austriaco e uno dei padri fondatori della 

meccanica quantistica, propose questo esperimento nel 19351. Ma 

attenzione: non lo propose perché pensasse fosse una buona idea. Lo 

propose per dimostrare quanto fosse assurda l'interpretazione 

dominante della fisica quantistica. 

 
1 Schrödinger, E. (1935). "Die gegenwärtige Situation in der Quantenmechanik", 

Naturwissenschaften, 23(48), pp. 807-812. 



10 

 

Immagina questo. Prendi una scatola opaca, completamente 

sigillata. All'interno metti: 

• Un gatto vivo 

• Una fiala di veleno letale 

• Un atomo radioattivo instabile 

• Un rilevatore di radiazioni collegato a un martelletto 

Il meccanismo è diabolicamente semplice. L'atomo radioattivo ha 

una probabilità del 50% di decadere nell'arco di un'ora. Se decade, il 

rilevatore lo sente e fa cadere il martelletto sulla fiala. Il veleno si 

libera nell'aria. Il gatto muore. Se l'atomo non decade, non succede 

nulla. Il gatto sopravvive. Chiudi la scatola. Aspetti un'ora. Ora viene 

la parte interessante. Secondo le leggi della fisica quantistica - quelle 

stesse leggi che hanno permesso di costruire computer, laser, 

smartphone, e praticamente tutta la tecnologia moderna - finché non 

apri la scatola, l'atomo radioattivo non è né decaduto né intatto. È in 

una sovrapposizione di entrambi gli stati contemporaneamente. E se 

l'atomo è in sovrapposizione, allora anche il resto della catena di 

eventi deve esserlo. Il rivelatore ha sia scattato che non scattato. Il 

martelletto è sia caduto che rimasto fermo. La fiala si è sia rotta che 

intatta. E il gatto... Il gatto è simultaneamente vivo e morto. Non 

'forse vivo, forse morto'. Non 'non sappiamo se è vivo o morto'. Ma 

letteralmente, matematicamente, fisicamente: vivo e morto allo 

stesso tempo. Solo quando apri la scatola e guardi dentro - solo 

nell'istante preciso in cui osservi - tutta quella sovrapposizione di 

possibilità 'collassa' in una singola realtà definita. Il gatto diventa o 

vivo o morto. 

Leggi questa frase di nuovo, lentamente: la tua osservazione fa 

collassare la realtà da uno stato di possibilità multiple a uno stato 

definito. 

Se tutto questo ti sembra completamente folle, congratulazioni: la 

pensi come Schrödinger. 

 

La critica nascosta 

Perché Schrödinger propose questo esperimento così macabro? Non 

certo perché credesse che i gatti potessero essere vivi e morti allo 



11 

 

stesso tempo. Lo propose come una reductio ad absurdum - una 

dimostrazione per assurdo. Stava dicendo: "Guardate dove ci porta 

la vostra interpretazione della meccanica quantistica. Se prendete sul 

serio quello che state dicendo sulle particelle subatomiche, allora 

dovete anche accettare che questo gatto sia simultaneamente vivo e 

morto. E questo è chiaramente ridicolo. Quindi c'è qualcosa che non 

va nella vostra interpretazione". Il bersaglio della sua critica era 

l'Interpretazione di Copenaghen2, sviluppata principalmente da 

Niels Bohr e Werner Heisenberg. Secondo questa interpretazione, 

prima della misurazione, le particelle quantistiche non hanno 

proprietà definite. Esistono in una 'nube di probabilità', in una 

sovrapposizione di tutti gli stati possibili. Solo l'atto della 

misurazione - dell'osservazione - fa 'collassare la funzione d'onda' in 

uno stato specifico. 

Ma Schrödinger vedeva un problema enorme: dove finisce il mondo 

quantistico e inizia quello classico? 

Le particelle subatomiche possono essere in sovrapposizione - va 

bene, abbiamo le prove sperimentali. Ma un atomo? Un gruppo di 

atomi? Una molecola? Un virus? Una cellula? Un gatto? Dov'è 

esattamente il confine magico dove le regole quantistiche smettono 

di valere e iniziano le regole 'normali' del mondo che vediamo 

intorno a noi? E ancora più inquietante: perché l'osservazione umana 

dovrebbe essere necessaria per far collassare la realtà in uno stato 

definito? Il gatto stesso non è forse un 'osservatore'? Quando la fiala 

si rompe (o non si rompe), il gatto non sta forse 'osservando' cosa 

succede? E se sì, la realtà collassa per lui prima che noi apriamo la 

scatola? O dobbiamo credere che l'universo intero aspetti 

pazientemente che un essere umano con un titolo di studio in fisica 

apra una scatola prima di decidere se un gatto è vivo o morto? 

 

 
2 Sviluppata principalmente da Niels Bohr e Werner Heisenberg tra il 1925 e il 1927. 

Il nome deriva dalle conferenze tenute da Bohr all'Università di Copenaghen. Per una 

discussione approfondita: Heisenberg, W. (1927). "Über den anschaulichen Inhalt der 

quantentheoretischen Kinematik und Mechanik", Zeitschrift für Physik, 43, pp. 172-

198. 



12 

 

Il cuore del paradosso 

Qui arriviamo al nucleo dell'intero problema. La tua intuizione ti 

dice che il gatto è già vivo o morto prima che tu apra la scatola. 

Ovviamente. La tua osservazione non cambia la realtà, la rivela 

semplicemente. Il gatto non sta aspettando che tu guardi per decidere 

se è morto. È già in uno stato definito; tu semplicemente non sai 

quale. Ma la meccanica quantistica, nella sua formulazione 

ortodossa, sembra dire qualcosa di molto diverso. Sembra dire che 

la tua osservazione crea letteralmente la realtà che osservi. 

E non è solo teoria astratta. Abbiamo prove sperimentali che a livello 

quantistico, l'osservazione cambia davvero il comportamento delle 

particelle. Il famoso esperimento della doppia fenditura3 lo dimostra 

in modo inequivocabile: quando osservi attraverso quale fenditura 

passa un elettrone, si comporta come una particella. Quando non 

osservi, si comporta come un'onda che passa attraverso entrambe le 

fenditure simultaneamente. L'atto di osservare cambia letteralmente 

ciò che succede. Ma allora, se questo vale per gli elettroni, perché 

non dovrebbe valere per i gatti? Per le persone? Per le galassie? 

Siamo davvero noi - con i nostri occhi, i nostri strumenti, la nostra 

coscienza - a tirare la realtà fuori da un mare di possibilità e renderla 

concreta? 

 

La domanda che cambia tutto 

Il gatto di Schrödinger non è davvero un problema sul gatto. 

È un problema su cosa significa esistere. 

È un problema su cosa sia la realtà. 

È un problema su cos'è la coscienza e che ruolo gioca nell'universo. 

Quando Schrödinger propose il suo esperimento mentale nel 1935, 

pensava di aver dimostrato l'assurdità dell'Interpretazione di 

Copenaghen. Pensava che i fisici avrebbero visto il paradosso, 

avrebbero riso dell'ovvia ridicolaggine, e avrebbero cercato una 

spiegazione migliore. Ma non è andata così. Invece, quasi 

novant'anni dopo, il paradosso del gatto di Schrödinger è ancora vivo 

 
3 Jönsson, C. (1961). "Elektroneninterferenzen an mehreren künstlich hergestellten 

Feinspalten", Zeitschrift für Physik, 161, pp. 454-474. Versioni moderne: Arndt, M., et 

al. (1999), Nature, 401, pp. 680-682. 



13 

 

(per così dire). È ancora dibattuto. E ancora non abbiamo una 

risposta che soddisfi tutti. Perché? Perché ogni tentativo di 

rispondere solleva domande ancora più profonde. Se dici 'il gatto è 

già in uno stato definito, semplicemente non lo sappiamo' allora devi 

spiegare perché le particelle quantistiche non sembrano avere stati 

definiti prima della misurazione. Se dici 'il mondo quantistico è 

diverso dal mondo macroscopico' allora devi dire esattamente dove 

e come avviene questa transizione. E nessuno è mai riuscito a 

individuarla con precisione. Se dici 'l'osservazione cosciente 

collassa la funzione d'onda' allora devi spiegare cos'è la coscienza, 

perché ha questo potere cosmico, e se anche gli animali possono 

farlo. Se dici 'il collasso è un processo fisico oggettivo che non 

richiede osservatori' allora devi modificare le equazioni della 

meccanica quantistica, e finora tutti i tentativi hanno avuto problemi. 

Ogni strada porta a un vicolo cieco filosofico. O almeno, a domande 

che vanno ben oltre la fisica per entrare nel territorio della 

metafisica, della filosofia della mente, e forse persino della 

spiritualità. 

  



14 

 

BIBLIOGRAFIA SELEZIONATA E COMMENTATA 

 

Nota dell’autore 

Questa bibliografia non pretende di essere esaustiva, ma rappresenta 

una selezione ragionata di opere che hanno informato e ispirato 

questo libro. Ho incluso solo i testi che ritengo essenziali per chi 

volesse approfondire i temi trattati. Per ogni opera, ho aggiunto un 

breve commento che spiega perché l’ho inclusa e cosa può offrire al 

lettore. 

 

PARTE I: FISICA QUANTISTICA 

Opere fondative 

Schrödinger, Erwin. Che cos’è la vita? (1944). Adelphi, 2008. 

Il fisico austriaco che diede il nome al famoso “gatto” esplora le 

implicazioni della meccanica quantistica per la biologia e la vita. Un 

classico accessibile che mostra come i grandi scienziati pensano 

oltre i confini delle loro discipline. 

Heisenberg, Werner. Fisica e filosofia. Il Saggiatore, 2003. 

Heisenberg, creatore del principio di indeterminazione, riflette sulle 

implicazioni filosofiche della meccanica quantistica. Uno dei pochi 

fisici quantistici che ha preso sul serio le questioni metafisiche 

sollevate dalla sua scienza. 

 

Interpretazioni della meccanica quantistica 

Bell, John S. Speakable and Unspeakable in Quantum Mechanics. 

Cambridge University Press, 2004. (In inglese) 

Bell ha dimostrato che nessuna teoria a variabili nascoste “locale” 

può riprodurre le predizioni della meccanica quantistica. Questo 

lavoro ha reso il problema dell’entanglement quantistico impossibile 

da ignorare. Tecnico ma fondamentale. 

Rovelli, Carlo. Helgoland. Adelphi, 2020. 

Il fisico italiano presenta l’interpretazione relazionale della 

meccanica quantistica in modo accessibile e poetico. Rovelli è uno 

dei migliori divulgatori contemporanei e questo libro è una gemma. 

 



15 

 

Divulgazione accessibile 

Greene, Brian. La realtà nascosta. Einaudi, 2012. 

Esplorazione dei multiversi e delle interpretazioni più radicali della 

fisica contemporanea. Greene rende accessibili concetti 

difficilissimi senza banalizzarli. 

 

PARTE II: COSCIENZA E FILOSOFIA DELLA MENTE 

L’“Hard Problem” 

Chalmers, David J. The Conscious Mind. Oxford University Press, 

1996. (In inglese) 

Il testo fondamentale che ha definito l’“hard problem of 

consciousness”. Chalmers articola con precisione perché 

l’esperienza soggettiva resiste alla spiegazione fisica. Filosofia 

analitica al suo meglio. 

Searle, John. La mente. Cortina Raffaello, 2005. 

> Searle difende una posizione di “naturalismo biologico”: la 

coscienza è un fenomeno biologico reale e irriducibile. Chiarissimo 

e provocatorio. 

 

Coscienza e fisica quantistica 

Radin, Dean. Entangled Minds. Paraview, 2006. (In inglese) 

Psicologo presenta evidenze sperimentali controverse su fenomeni 

psi e connessioni con la fisica quantistica. Importante leggere 

criticamente, ma gli esperimenti meritano attenzione. Include meta-

analisi rigorose. 

Libet, Benjamin. Mind Time. Harvard University Press, 2004. (In 

inglese) 

Il neuroscienziato che ha scoperto il “readiness potential” e 

scatenato decenni di dibattito sul libero arbitrio. I suoi esperimenti 

sono fondamentali per capire il rapporto tra intenzione cosciente e 

azione. 

 



16 

 

PARTE III: ESPERIENZE DI PRE-MORTE E STATI NON-

ORDINARI 

van Lommel, Pim et al. “Near-death experience in survivors of 

cardiac arrest: a prospective study in the Netherlands.” The Lancet 

358.9298 (2001): 2039-2045. 

Lo studio originale pubblicato su The Lancet che ha portato le NDE 

all’attenzione della comunità scientifica mainstream. Metodologia 

rigorosa, risultati sorprendenti. 

van Lommel, Pim. Coscienza oltre la vita. Amrita, 2012. 

Espansione del lavoro di ricerca di van Lommel con riflessioni più 

ampie sulle implicazioni delle NDE per la nostra comprensione della 

coscienza. Scritto da un cardiologo scettico convertito dai dati. 

Blackmore, Susan. Dying to Live: Near-Death Experiences. 

Prometheus Books, 1993. (In inglese) 

La critica scettica più seria alle interpretazioni “sopravvivenzialiste” 

delle NDE. Blackmore propone spiegazioni neurologiche 

alternative. Essenziale per evitare il pensiero desiderativo. 

Cardeña, Etzel. “The experimental evidence for parapsychological 

phenomena: A review.” American Psychologist 73.5 (2018): 663-

677. 

Rassegna pubblicata dalla rivista ufficiale dell’American 

Psychological Association che presenta le evidenze per fenomeni 

psi. Significativo per la fonte (mainstream) non solo per i contenuti. 

 

PARTE IV: DETERMINISMO, LIBERO ARBITRIO, 

INCOMPLETEZZA 

Determinismo classico 

Laplace, Pierre-Simon. Saggio filosofico sulle probabilità (1814). 

Disponibile online gratuitamente. 

La visione classica dell’universo deterministico: il “demone di 

Laplace” che conosce posizione e velocità di ogni particella può 

predire il futuro infinito. Il punto di partenza per capire cosa il libero 

arbitrio dovrebbe “liberarci da”. 

Dennett, Daniel C. Libertà che evolve. Cortina Raffaello, 2004. 

La difesa più sofisticata del “compatibilismo”: il libero arbitrio è 

compatibile con il determinismo se lo definisci correttamente. 



17 

 

Dennett è brillante nel mostrare perché certe formulazioni del 

problema sono mal poste. 

 

Incompletezza e limiti della conoscenza 

Gödel, Kurt. Opere 1929-1936. Bollati Boringhieri, 2006. 

I teoremi di incompletezza di Gödel in traduzione italiana. 

Altamente tecnici, ma i teoremi stessi possono essere capiti 

concettualmente. Dimostrano che ogni sistema formale 

sufficientemente potente contiene verità indimostrabili al suo 

interno. 

Hofstadter, Douglas. Gödel, Escher, Bach: un’Eterna Ghirlanda 

Brillante. Adelphi, 1984. 

Un’esplorazione geniale e divertente dei teoremi di Gödel, del 

paradosso del mentitore, della ricorsione, e di come tutto questo si 

collega alla coscienza. Un libro che cambia il modo in cui pensi al 

pensiero stesso. 

Fisica Contemporanea e Libero Arbitrio 

Tegmark, Max. L’universo matematico. Cortina Raffaello, 2014. 

Il fisico del MIT esplora l’ipotesi radicale che la realtà fisica sia 

struttura matematica. Include discussioni su determinismo, 

multiversi, e natura della coscienza. Ambizioso e stimolante. 

 

PARTE V: TRADIZIONI MISTICHE E SPIRITUALI 

Advaita Vedanta (non-dualismo Hindu) 

Nisargadatta Maharaj. Io sono Quello. Ubaldini Editore, 1981. 

Dialoghi diretti e senza compromessi con un maestro di Advaita 

Vedanta. Nisargadatta non indora la pillola: tu non sei quello che 

pensi di essere. Alcuni trovano il suo approccio troppo radicale, ma 

è potente. 

Ramana Maharshi. L’insegnamento di Ramana Maharshi. 

Edizioni Mediterranee, 2004. 

La domanda fondamentale: “Chi sono io?” Ramana invita a 

investigare direttamente il senso dell’io. Più gentile di Nisargadatta, 

ma ugualmente profondo. 

 



18 

 

Buddhismo 

Thich Nhat Hanh. Il cuore dell’insegnamento del Buddha. 

Mondadori, 2000. 

Introduzione chiara e accessibile ai concetti centrali del Buddhismo: 

le Quattro Nobili Verità, l’Ottuplice Sentiero, l’interdipendenza. 

Thich Nhat Hanh ha il dono di rendere profondo ciò che è semplice. 

 

Sufismo (Misticismo Islamico) 

Rumi, Jalal al-Din. Poesie mistiche. BUR, 2007. 

Il grande poeta sufi del XIII secolo. Le sue poesie parlano di 

dissoluzione dell’io nell’oceano divino, di amore come via alla 

verità. Bellissimo e accessibile. 

Kabir. Il cammino dell’amore. Luni Editrice, 2003. 

Poeta e santo indiano del XV secolo che univa Hindu e Islam, Kabir 

parla direttamente all’esperienza universale del divino. Semplice e 

profondo. 

Ibn Arabi. La sapienza dei profeti. Edizioni Mediterranee, 2009. 

Il più grande metafisico del Sufismo. Ibn Arabi elabora una 

cosmologia non-duale complessa e affascinante: tutto è 

manifestazione dell’Uno. 

 

PARTE VI: SINTESI E OPERE CONTEMPORANEE 

Scienza e spiritualità 

Capra, Fritjof. Il Tao della fisica. Adelphi, 2009. 

Il classico (1975) che per primo ha esplorato i paralleli tra fisica 

moderna e misticismo orientale. Alcuni fisici lo criticano per essere 

troppo speculativo, ma ha aperto una conversazione importante. 

 

Neuroscienze e meditazione 

Davidson, Richard & Goleman, Daniel. La meditazione come 

cura. BUR, 2018. 

Neuroscienziato di Harvard e psicologo documentano gli effetti 

misurabili della meditazione sul cervello. Rigoroso scientificamente 

ma accessibile. 

Risveglio - guide pratiche 

 



19 

 

Tolle, Eckhart. Il potere di Adesso. Armenia, 2004. 

Guida popolare alla presenza e al risveglio spirituale. Alcuni trovano 

lo stile troppo semplice, ma milioni di persone hanno tratto beneficio 

da questo libro. Ha il merito di rendere accessibili idee profonde. 

Harris, Sam. Waking Up. Simon & Schuster, 2014. (In inglese) 

Neuroscienziato ateo esplora la meditazione e gli stati non-ordinari 

di coscienza da una prospettiva rigorosamente laica. Particolarmente 

utile per chi è allergico al linguaggio religioso ma interessato 

all’esplorazione della coscienza. 

Adyashanti. The End of Your World. Sounds True, 2008. (In 

inglese) 

Insegnante americano di Zen descrive cosa succede dopo il 

“risveglio”. Onesto su quanto può essere destabilizzante. Per chi è 

seriamente interessato al percorso, non solo alla teoria. 

 

OPERE DI RIFERIMENTO ED ENCICLOPEDIE 

Blackburn, Simon (ed.). Dizionario di filosofia. Einaudi, 2013. 

Eccellente per chiarire termini filosofici e tradizioni. Ben scritto e 

accessibile. 

Zalta, Edward N. (ed.). Stanford Encyclopedia of Philosophy. 

Online: plato.stanford.edu 

Enciclopedia online gratuita di filosofia. Ogni voce è scritta da 

esperti e peer-reviewed. Risorsa inestimabile per approfondire 

qualsiasi concetto filosofico menzionato in questo libro. 

 

LETTURE CONSIGLIATE PER APPROFONDIMENTO 

Se dovessi scegliere solo 10 libri da questa lista per iniziare, 

consiglierei: 

1. Rovelli - Helgoland (QM accessibile e profonda) 

2. Chalmers - The Conscious Mind (hard problem definito) 

3. van Lommel - Coscienza oltre la vita (NDE con rigore) 

4. Blackmore - Dying to Live (critica scettica alle NDE) 

5. Hofstadter - Gödel, Escher, Bach (incompletezza e mente) 

6. Dennett - Libertà che evolve (libero arbitrio compatibilista) 

7. Nisargadatta - Io sono Quello (non-dualità diretta) 



20 

 

8. Thich Nhat Hanh - Il cuore dell’insegnamento del Buddha 

(Buddhismo chiaro) 

9. Harris - Waking Up (risveglio senza religione) 

10. Il mio libro! - Per la sintesi unica di tutti questi fili. 

 

NOTA FINALE SULLE FONTI 

Molte delle idee in questo libro emergono dall’intreccio di queste 

diverse tradizioni e discipline. La fisica quantistica fornisce i 

paradossi, la filosofia della mente articola i problemi, le tradizioni 

contemplative offrono mappe esperienziali, e le neuroscienze 

contemporanee forniscono dati empirici. 

La tesi centrale sulla meta-ignoranza e libertà è, credo, un contributo 

originale - ma si radica profondamente in tutte queste fonti. Come 

Isaac Newton disse, “Se ho visto più lontano, è perché stavo sulle 

spalle di giganti.” 

Se questo libro ti ha aperto domande, queste fonti possono aiutarti a 

esplorarle più profondamente. 

Buona lettura. Buon viaggio. 

Bibliografia compilata: Gennaio 2026 



 

Ringraziamenti 

 

Questo libro nasce da una vita di momenti rubati alla profondità. 

Sono sempre stato così, fin da bambino - uno che scava, che chiede 

"perché?", che non si accontenta delle risposte facili. 

Ma tutto ha preso forma davvero un'estate. Un mio caro amico, 

Antonio, stava attraversando un periodo difficile. Sono andato a 

trovarlo tutti i giorni, cercando di aiutarlo come potevo. In quei 

pomeriggi lunghi, parlando, ascoltando, esplorando insieme, ho 

scoperto qualcosa di sorprendente: tutto ciò che avevo accumulato 

negli anni - letture, riflessioni, intuizioni - improvvisamente si 

connetteva. I puntini si univano in una mappa. 

E ho pensato: se ci riesco io - che non sono né uno scienziato, né un 

filosofo - possono riuscirci tutti. Non come un atto di comprensione 

definitiva, ma come un atto di aumento di consapevolezza. Da 

amatore per amatori. Un regalo, un invito. 

Voglio ringraziare mia madre, anche se non potrà leggerlo. La vita 

con lei mi ha insegnato più di qualsiasi libro potesse fare. E ringrazio 

chi mi ha aiutato ad accettare la mia introversione non come limite 

ma come dono. 

E ringrazio te, che hai scelto di leggere questo libro. Davvero. In un 

mondo pieno di distrazioni, hai dedicato tempo ed energia a queste 

pagine. L'hai fatto probabilmente perché anche tu sei qualcuno che 

scava, che si pone domande, che non si accontenta delle risposte 

superficiali. Questo libro è nato per persone come te - e grazie a te 

ha senso. 

Non è un libro per "illuminare" nessuno. È un invito a ricordarci, 

insieme, che l'indagine più importante è quella che ognuno può fare 

ora, direttamente. Non serve aspettare esperti, tecnologie future, o 

condizioni perfette. La domanda più radicale che puoi porti - chi sei 

davvero? - è accessibile in questo momento. 

E se questo libro ti ha dato anche solo uno spunto, una domanda 

nuova, un modo diverso di guardare la tua esperienza, allora ha fatto 

il suo lavoro.  

Il resto del viaggio è tuo.  



 

AUTORE 

 

Dario Ciraci è nato a Mesagne (BR) nel 1984 e vive a Vanzago (MI). 

Ha iniziato gli studi in Scienze e tecniche psicologiche all'Università 

Milano-Bicocca nel 2003, salvo interromperli per intraprendere una 

carriera nel digital marketing. Per oltre quindici anni ha lavorato 

nell'analisi dei dati, nella pianificazione strategica e 

nell'ottimizzazione delle performance, sviluppando uno sguardo 

analitico sul comportamento umano applicato al mondo digitale. 

Nel 2025 ha scelto di riprendere gli studi di psicologia, chiudendo 

un cerchio rimasto aperto per vent'anni. Questa decisione 

rappresenta il punto di arrivo di un lungo percorso interiore, iniziato 

con la lettura di testi di fisica quantistica e filosofia orientale e 

approfondito negli anni attraverso la pratica meditativa. 

L'Onda e l'Oceano nasce dall'incontro tra queste due dimensioni: la 

mente analitica formata dal marketing e dai dati, e la curiosità per le 

domande ultime sull'esistenza. Il libro è stato scritto inizialmente per 

aiutare un amico in difficoltà, trasformandosi poi in un'esplorazione 

più ampia sul rapporto tra scienza e coscienza. Non è un testo 

accademico, né un manuale spirituale, ma il tentativo di rendere 

accessibili questioni che da sempre affascinano l'umanità.  



 

 
 

 

BookTribu è la Casa Editrice online di nuova concezione che 

pubblica Opere di Autori emergenti sia in formato cartaceo sia in e-

book. Vende le pubblicazioni attraverso il proprio e-commerce, i 

principali store online e nelle librerie tradizionali con copertura 

nazionale. 

 

BookTribu è una Community di persone, Autori, Illustratori, Editor 

e Lettori che condividono la passione, il desiderio di diventare 

professionisti di successo nel mondo della scrittura, o amano leggere 

cose belle e contribuire a fare emergere nuovi talenti. 

 

Pensiamo che il successo di un’opera letteraria sia il risultato di un 

lavoro di squadra che vede impegnati un’idea e la capacità di 

trasformarla in una storia, un attento lavoro di revisione della 

scrittura, la capacità di trasmettere un messaggio con l’immagine di 

copertina, un lettore che trae godimento dal libro tanto da dedicargli 

il proprio tempo libero e una Casa Editrice che coordina, pubblica, 

comunica e distribuisce. 

 

In BookTribu trovate tutto questo: il luogo dove esprimere la vostra 

passione e realizzare ciò in cui credete. 

 

Live Your Belief!  

 

 

   www.booktribu.com 

 

 

 

 

 

 

http://www.booktribu.com/


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Finito di stampare nel mese di febbraio 2026 da Rotomail Italia S.p.A. 

 

 


